
1 
 

 

L’origine et le génie du Christianismei 

Un ouvrage de Dominique Desjeux 

 

Dans son livre « Le marché des dieuxii » l’anthropologue Dominique Desjeux décortique les 

relations entre judaïsme et christianisme en remontant à l’histoire de leur naissance, autour 

de trois dates et lieux de rupture, -538 à Babylone, 70 à Jérusalem et 337 à Constantinople. 

A partir de nombreux travaux, cet anthropologue agnostique présente une brillante synthèse 

des connaissances disponibles, en mettant l’accent sur les innovations religieuses et les 

conditions de leur émergence et de leur diffusion. 

Naissance du monothéisme 

D'après l'archéologue Israël Finkelstein, les premiers dirigeants hébreux (compris comme une 

entité ethnique) étaient à la tête de chefferies sans administration avancée ni architecture 

monumentale. Autour de l’an 1000 avant l’ère commune (AEC), le roi David et son fils 

Salomon étaient des chefs tribaux, installés à Jérusalem. À la fin du 8ème siècle AEC,  

Jérusalem était devenue un centre urbain à la population comprise entre 6 000 et 

20 000 habitants. Entre le 10ème et le 7ème siècle AEC, la religion israélite et judéenne était 

essentiellement polythéiste, avec comme divinité principale Yahvé, le dieu des forgerons. 

L'exil à Babylone, sur les rives de l’Euphrate, de l'élite juive de Jérusalem et du royaume de 

Juda a lieu sous le règne de Nabuchodonosor II. Selon la Bible, cette déportation se serait 

faite par étapes entre -597 et -582. Elle s'est poursuivie jusqu'à la prise de Babylone par 

les Perses en -539. Ceux-ci transforment la Babylonie en satrapie (province) et y introduisent 

le zoroastrisme, première religion monothéiste.  

Le fondateur de l’empire perse, Cyrus le Grand, libère les Juifs et leur permet de retourner 

dans leur région d'origine, devenue les provinces perses de Judée et Samarie (actuelle 

Cisjordanie)  et d'y reconstruire le Temple de Jérusalem. Beaucoup s'étaient installés et 

restent à Babylone où ils constituent le premier centre de la Diaspora. Ils s’inspirent du 

zoroastrisme, apparu en Perse autour de 1500 AEC et très vivace en Mésopotamie. Ahura 

Mazdâ est la divinité unique, abstraite et transcendante du zoroastrisme, le créateur du ciel 

et de la terre, le foyer de la lumière. Son prophète Zoroastre (Zarathoustraiii) donnera son 

nom à cette religion, toujours marginalement pratiquée en Inde et en Iran.  

Pendant plusieurs siècles polythéisme et monothéisme vont cohabiter dans le judaïsme. 

Selon Dominique Desjeux, « choisir le polythéisme est un choix stratégique. Il permet de ne 

pas mettre tous les dieux dans le même panier et de choisir le plus efficace pour affronter les 

divers problèmes du quotidien (sècheresse, inondations, famine…) tandis que le 

monothéisme est perçu comme plus risqué, que seul un Dieu tout-puissant peut justifier. » 

Babylone sera perse jusqu’à 330 AEC, date à laquelle elle sera conquise par Alexandre le 

Grand et passera dans l’orbite grecque. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Isra%C3%ABl_Finkelstein
https://fr.wikipedia.org/wiki/Chefferie
https://fr.wikipedia.org/wiki/VIIIe_si%C3%A8cle_av._J.-C.
https://fr.wikipedia.org/wiki/Juifs
https://fr.wikipedia.org/wiki/J%C3%A9rusalem
https://fr.wikipedia.org/wiki/Royaume_de_Juda
https://fr.wikipedia.org/wiki/Royaume_de_Juda
https://fr.wikipedia.org/wiki/Nabuchodonosor_II
https://fr.wikipedia.org/wiki/Bible
https://fr.wikipedia.org/wiki/Perses
https://fr.wikipedia.org/wiki/Juifs
https://fr.wikipedia.org/wiki/Samarie
https://fr.wikipedia.org/wiki/Temple_de_J%C3%A9rusalem
https://fr.wikipedia.org/wiki/Diaspora_juive
https://fr.wikipedia.org/wiki/Zoroastrisme


2 
 

Retour à Jérusalem 

A l’époque du roi Hérode, un grand bâtisseur, au premier siècle AEC, Jérusalem est une 

capitale prospère, influencée par la langue et l’architecture grecques et placée sous 

protectorat romain à partir de -63. Le judaïsme y est traversé par plusieurs courants. Certains 

sont violents, tels les Maccabées au 2ème siècle AEC ou les Zélotes au siècle suivant. Certains 

croient à la résurrection des morts et à la vie éternelle, d’autres pas. Les conflits entre clans 

et les controverses théologiques s’entrecroisent. 

Né à Nazareth, Jésus passe son enfance en Galilée, dans un milieu de pharisiens et de 

zélotes. Il est circoncis, imprégné de culture juive, ses prédications sont souvent inspirées de 

la Torah. Les Evangiles (ou Nouveau Testament) seront écrits (en grec) longtemps après sa 

mort, dans les années 70-90. Les quatre auteurs (les apôtres Matthieu, Marc, Luc et Jean) y 

ont enchanté (terme choisi par D. Desjeux) ou romancé la vie publique de Jésus, qui n’a duré 

que deux à trois ans. Ils ont « inventé » des miracles, surfé sur la prégnance des sentiments 

magico-religieux du polythéisme, joué sur les différences linguistiques (Marie est une jeune 

fille en hébreu, devenue vierge en grec). D. Desjeux écrit : « La force du futur christianisme 

sera de transformer Jésus de Nazareth en Jésus-Christ ressuscité, d’enchanter sa mort sur la 

Croix. Sans cette transformation, l’invention du christianisme n’aurait jamais pu se diffuser ni 

devenir en deux ou trois siècles une des innovations les plus importantes du monde 

occidental. »  

Comme on le sait, les civilisations grecque et plus tard romaine seront pour leur part 

absolument polythéistes, avec des mythologies voisines aux tandems bien connus 

(Jupiter/Zeus, Neptune/Poséidon, Vénus/Aphrodite, etc.) qui ont peuplé les imaginaires 

antiques. Comme le souligne D. Desjeux, « le monothéisme restait une « bizarrerie » dans 

l’univers gréco-romain. » 

La destruction du Temple 

En l’an 70 le temple de Jérusalem est détruit par les Romains (sous l’Empereur Titus) alors 

que les juifs représentent 8% de la population de l’empire. Pour survivre ces derniers doivent 

faire des choix stratégiques, trancher plusieurs controverses. Un courant propose de se 

concentrer sur la pureté des règles, notamment les rites de purification comme la 

circoncision, les interdits alimentaires, le shabbat. La Torah orale sera donc mise par écrit et 

deviendra le Talmud du judaïsme rabbinique. Un courant dissident, plus libéral, donnera 

naissance au christianisme en facilitant sa diffusion auprès des populations polythéistes 

hellénisantes du bassin méditerranéen. Le baptême, l’eucharistie et la résurrection des morts 

constitueront ses mantras. Cette grande divergence se produira tout au long du 2ème siècle de 

notre ère. D. Desjeux affirme que cette « innovation de rupture », ou de discontinuité dans la 

continuité, marginalisera le judaïsme rabbinique et fera disparaitre à partir du 4ème siècle le 

polythéisme gréco-romain.  

A l’époque de Jésus de nombreux « messies » contestaient la domination romaine et 

tentaient de réformer le judaïsme. Un seul Messie est resté dans l’histoire, grâce à des 

influenceurs particulièrement habiles et déterminés, le grand voyageur Paul de Tarse (Saint 

Paul) en premier lieu. Le terme de chrétien apparut vers l’an 80, après l’exécution à Rome de 



3 
 

Paul et de Pierre, agitateurs rebelles au pouvoir romain. Le canon du christianisme sera fixé à 

la fin du 2ème siècle par Irénée de Lyon, et il évoluera pendant plusieurs siècles moyennant 

moultes débats théologiques plus obscurs les uns que les autres.  

Le véritable décollage du christianisme est dû à l’empereur Constantin (272-337) qui légalise 

le christianisme, le promeut comme religion d’état et se convertit lui-même. En 324 Byzance 

devient Constantinople. Les chrétiens représentent alors moins de 10 % de la population de 

l’empire romain, qui compte environ 70 millions d’habitants. A la fin de ce siècle le 

christianisme, parfois imprégné d’anciens rites païens, sera devenu majoritaire dans l’empire, 

y compris parmi les fonctionnaires, et commencera à se diffuser au-delà.  Le futur principe 

« cujus regio, ejus religio » a fonctionné, le christianisme est officiellement devenu la religion 

d’état, la principale religion monothéiste du monde. Il se subdivisera plus tard en 

catholicisme, orthodoxie et protestantisme, une autre longue histoire. 

Nouvelle innovation 

Deux siècles plus tard apparait une nouvelle religion (dont ne traite pas D. Desjeux) dans la 

péninsule arabique, une région peuplée de nomades et d'agriculteurs vivant au nord dans les 

oasis, ou dans les zones plus fertiles du Yémen, parlant l’arabe et majoritairement 

polythéistes. Quelques tribus ont néanmoins pour confession le judaïsme ou 

le christianisme. La ville de La Mecque est déjà un centre religieux pour certains polythéistes 

arabes. Mahomet (570-632) va changer le monde. A partir de l’an 610, l’archange Gabriel 

(Jibril) lui transmet le Coran (en arabe), c’est-à-dire la parole de Dieu. Il commence en même 

temps sa prédication. En 622, refusant le paganisme mecquois, il doit partir à Médine, c’est 

l’Hégire. Il rompt avec le judaïsme, devient un chef militaire et participe à plusieurs batailles 

et razzias. A la fin de sa vie il reconquiert la Mecque dont les habitants se convertissent à 

l’islam. La Kaaba préislamique devient le lieu le plus sacré de l’Islam, celui du grand 

pèlerinage. 

Pour le croyant musulman, le Coran est la Révélation. Il est regardé par les musulmans 

pieux comme une « dictée surnaturelle enregistrée par le Prophète », écrivait 

l’orientaliste Louis Massignon. Par ailleurs, le Coran est l’ultime révélation qui récapitule  

(en les rectifiant et les prolongeant) tous les Livres antérieurs, en particulier, celui de 

Moïse (la Torah) et celui de Jésus (l’Évangile). Le Coran est ainsi  le Livre, la parole de 

Dieu mise sur parchemin. En fait plusieurs versions du Coran auront cours, jusqu’à la 

version officielle dite d’Othman, stabilisée au 10ème siècle de notre ère.  

Les musulmans s’estiment les seuls monothéistes authentiques. Puisque le Coran 

interdit formellement d’associer à Dieu d’autres dieux, les chrétiens sont taxés, en toute 

bonne foi, de polythéistes, car leur mystérieuse Trinité affirme que trois « personnes », 

le Père, le Fils et le Saint-Esprit, constituent un seul Dieu, du « trois en un » en quelque 

sorte. Néanmoins les prophètes du passé sont reconnus par l’Islam. Abraham (Ibrahim), 

Moise (Moussa), David (Dawud), Salomon (Sulayman), Daniel (Daniyal) et Jésus (Isa) 

précèdent le dernier et plus important d’entre eux, Mahomet, le « sceau des 

prophètes ». 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Arabe
https://fr.wikipedia.org/wiki/Polyth%C3%A9isme
https://fr.wikipedia.org/wiki/Juda%C3%AFsme
https://fr.wikipedia.org/wiki/Christianisme
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Mecque


4 
 

Né comme le judaïsme et le christianisme au Proche-Orient, l’Islam se divisera en 

plusieurs courants, notamment en sunnites et chiites, et il se diffusera largement en 

Afrique et en Asie, par vagues successives. 

Une triple alliance ? 

Aujourd’hui on considère que les trois religions «  abrahamiques », qui ont chacune leur 

livre sacré (Torah, Bible et Coran) et partagent des sources communes, possèdent à la 

fois des différences et des points de convergence. Parmi les similitudes on relève la 

place seconde de la femme dans la société, le rôle fondamental de la famille et du 

mariage, une tolérance à géométrie variable, la solidarité entre les fidèles, le rejet de 

l’athéisme. Parmi les différences, on trouve bien sûr les rites et le type de clergé, mais 

aussi la relation entre les sphères religieuse et politique, le degré de prosélytisme, les 

interdits alimentaires et le calendrier des célébrations.  

Cependant un important point commun pourrait consister en un œcuménisme de 

façade, un sectarisme revendiqué, une mise à distance des deux autres monothéismes, 

c’est-à-dire à une insistance dogmatique sur les différences plutôt que sur les 

convergences. « Le marché des Dieux » reste donc ouvert, éloigné de toute unification et 

peuplé de bien d’autres échoppes. 

Daniel Biau, juillet 2024 

 

 
i Titre emprunté à Chateaubriand qui dans son ouvrage apologétique de 1802 traite essentiellement de l’impact 
du Christianisme sur les lettres et les arts, plutôt que de son origine judaïque. 
ii Le Marché des Dieux, Dominique Desjeux, PUF, 2022 
iii On pourra se référer au roman philosophique de Friedrich Nietzsche, Ainsi Parlait Zarathoustra, 1885. 
Commentant ce texte inégal et souvent obscur, Nietzsche indique : « Zarathoustra, le premier, a vu dans la lutte 
du bien et du mal la vraie roue motrice de l’histoire ».  C’est bien là l’essence du zoroastrisme, et aussi de la 
plupart des religions qui lui ont succédé. 


